
 1 
 



 2 

 معارف 

ضدّ الحتمية: تفكيك أوهام اليقين السياسي ووهم الضمان الإيماني في شبكة  
 التاريخ 

 مقالةٌ في نقد التحليل السياسي المغلق والتصور الإيماني الرغائبي 

 ساري عرابي 

 
 

  مغمورةيقين؛ فثلثةُ أرباعِ المعطيات التي تُبنى عليها أفعالُ الحرب تظلّ خافيةً،  "الحربُ مجالُ اللّ 
 " .في سحابةٍ كثيفةٍ من الشكّ 

 م.١٨٣٢كارل فون كلوزفيتز، عن الحرب،  
 

"الحربُ مجالُ الصدفة؛ ولا يوجد في أيّ نشاطٍ بشريّ آخر هامشٌ يفرضُ تركُه لهذا الدخيل كما يحدث  
 " .في الحرب

 م.١٨٣٢كارل فون كلوزفيتز، عن الحرب،  

 عين جالوت: تداخل الأسباب وتفكك الحتميّات

سنتي   )٦٥٨–٦٥٧في  وطأة  ١٢٦٠–١٢٥٩هـ  تحت  منسحقًا  الإسلمي  المشرق  بدا  م( 
اندفاعة مغوليةٍ تكاد تُطبق على ما تبقّى من مدنه وكياناته؛ بعد أن سقطت بغداد  

، وتقهقر ما تبقّى من النظام السياسي  (م ١٢٥٨فبراير  شباط/    ١٠)  ه ـ٦٥٦محرّم    ٢٠في  
 المركزي، وانكسر المعنى الرمزي الذي ظلّ قرونًا يسند المخيلة الإسلمية عن ذاتها. 

لم يكن سقوط بغداد "مدينةً" فحسب، بل نقصانًا في رصيد الطمأنينة التاريخية؛ ولذلك 
  خل م، ثم د  ١٢٦٠اني/ يناير  حين اندفع جيش هولاكو غربًا، سقطت حلب في كانون الث

كتبغا، وبدت مصر على    نائبه  آذار/ مارس من العام نفسه بقيادة  ١دمشق في    جيشه
الحواسّ كلها تقول إن   ؛  واقع لا محالة  "الحسم"مشارف طورٍ جديد من الاختبار. كانت 

هيبة تروّع المدن قبل أن يصلها  وجهاز حربي ضارب،  و قوة مغولية كثيفة،    فالموقف إزاء



 3 

التاريخ، بوصفه نسيجًا من  –الجيش، ومجال سياسي عربي إسلمي مبعثر الإرادة. لكن 
 عوامل متشابكة، لا يستجيب لحدس الحتميّات بهذه السهولة. 

 قراءة مركبة للتاريخ: بين أزمة الخلافة ورسالة هولاكو 

في أقصى الشرق، على أسوار حصن صينيّ بعيد، وقع حدثٌ سيغيّر الموازين في الشام 
حسابًا  أحد  له  ي حسب  أن  دون  حصار    في تو  .من  أثناء  خان  مُنْكُو  الأعظم  الخان 

آب تشونغتشينغ في  قرب  القعدة  ١٢٥٩  أغسطس  /دياويُوتشنغ  )ذو  أدّت  ٦٥٧م  هـ(. 
الوفاة إلى اضطرابٍ في مركز الإمبراطورية، وانفتاح أزمة خلفة عريضة، فاضطر هولاكو  

لخانية، وترك في الشام قوّةً أصغر بقيادة كتبغا.  إلى الرجوع شمالًا لتثبيت سلطته الإ
نافذةٌ   وانفتحت  الغرب،  أقصى  قرارٍ في  مع  الشرق  أقصى  واقعةٌ في  تداخلت  هكذا، 
للمماليك لم تكن قبل أسابيع مرئيةً في خرائط القوة، ثم انتهى ذلك كله إلى معركة  

يوم   جالوت  ) ١٢٦٠  سبتمبر  /أيلول  ٣عين  كتبغا  ٦٥٨رمضان    ٢٦–٢٥م  قُتل  حيث  هـ(، 
 1وانكفأت القوة الإلخانية من الشام. 

( الرابع  الأكبر  الحاكم  هو  مُنْكُو؟  هو  سللة  ١٢٥٩– ١٢٥١من  وابن  خان  جنكيز  حفيد  م(، 
تُولوي، آخرُ من أمسك  عمليًّا بخيوط سلطةٍ مركزية واسعة قبل أن تتشظّى الإمبراطورية.  

الح  ساحة  في  بالمقاليع/مات  إصابةٍ  بين  الوفاة  سبب  في  الروايات  وتختلف   صار، 
،  م وأثرُه السياسيّ حاسم١٢٥٩المقذوفات وبين وباءٍ معويّ، لكن التوقيت ثابتٌ في صيف  

اشتعال  غوليا للمشاركة في مجلس انتخاب الخان )القورلتاي(، إلا أن  نم  إلى  هولاكو  ارتداد
جعل هولاكو يتراجع إلى   (قوبلي وأريق بوكابين شقيقي منكو خان الآخرين )صراع  ال

بسبب  الإقليمية  قاعدته  لحماية  فارس(  وبلد  أذربيجان  الإلخانيين )في  مركز سلطة 
 2. الصراع على السلطة، ولتطور الأحداث في الشام

بالمنافسة على  انسحاب هولاكو من الشام    فسّروإذا كان كثيرٌ من السرديات المدرسية ي
الدبلوماسية تقدّم طبقةً أخرى من التفسير؛ إذ تكشف رسالةٌ لاتينية   ، فمصادر الخلفة

 
1 .Jalut?utm_source=chatgpt.com-Ayn-of-https://www.britannica.com/event/Battle 
2 https://www.britannica.com/biography/Mongke?utm_source=chatgpt.com 



 4 

م(  ١٢٦٢  إبريل   /نيسان  ١٠مؤرخة في  إلى لويس التاسع )  3" مراغة"بعث بها هولاكو من  
التي نشرها بول ميفارت في  ) الرسالة  قد سوّغ    أن الإلخاني  (،١٩٨٠عام    Viatorوهي 

التحركات على نحوٍ يُبرز أيضًا اعتبارات التموين وقيظ الصيف، ويطلب في الوقت نفسه  
كما   الرسالة،  المسيحيين.  إلى  القدس  بإعادة  واعدًا  المماليك،  ضدّ  عسكريًّا  تنسيقًا 
تتابعها الأبحاث اللحقة )بوربونه وآخرون(، تكشف أسلوبًا لغويًا لاتينيًّا كتبه كاتبٌ غربي  

مع  في المغولية  الصيغة  صرامة  يجمع  إمبراطوري  بخطابٍ  وتشي  الإلخاني،  البلط   
تطييبٍ مسيحيٍّ سياسيٍّ يهدف لجذب لويس إلى تحالفٍ ضدّ القاهرة. هذا بحد ذاته  

يكن   لم  الانسحاب  أن  بل  تقدير ميدانيمنحصرًا في  يدلّ على  شبكة  من    اجزءًكان  ، 
وربما اعتبارات دبلوماسية متعلقة  لوجستية،  الت  عتبارالاخلفة، واال  أزمة  دوافع، منها 

 4أدقّ من التفسير الأحاديّ السبب. تكون صورةالهذه لعل . وبالتحالف مع "الفرنجة" 

على    قدر ما يقوم على الضفة الأخرى، اتّخذ المماليك قرارًا لا يقوم على يقين النتيجة، ب
بالانسحاق.  تُسلّم  أن  تُقاتل يعني  لا  أن  البديل:  قُطُز  رفض  إحساس في    حشد  وسط 

:  واحد  ؛ والقرار هنا عقلنيّ استراتيجيّ أخلقيّ في آنبأنّ المواجهة لا بدّ منهاالقاهرة  
إذا كانت البدائل جميعها تفضي إلى زوالٍ بطيءٍ أو سريع، فتعديل المعادلة يمرّ عبر  

الضر المملوكي  الجيش  فيها  يُجيد  ساحةٍ  إلى  المعركة  ونقل  الخصم،  ب   مفاجأة 
 والالتفاف. 

الكرّ  تكتيك  بيبرس  وتولّى  الأصغر،  الإلخانية  القوة  استُدرجت  جالوت  عين  في موضع 
كتبغا بقيادة  القوة  قلب  على  بضربةٍ  والالتفاف  مسيحيّ    ، والفرّ،  نيماني  أمير  وهو 

المعتقد، في موقعٍ قياديّ تركه له هولاكو حين ارتد شمالًا. وقد أحكم المماليك التعبئة  
على أرض يعرفون شعابها، فيما كانت خطوط الإمداد المغولية ممتدةً ومثقلةً بعد  

الذراع الإلخا الرئيسة. وقد أفضت المعركة إلى مقتل كتبغا وانكفاء  القوة  نية انكماش 
 5غرب الفرات، لتبدأ حربٌ طويلة باردة وساخنة بين المماليك والإلخانيين امتدّت عقودًا. 

 
 . تقع في شمال غرب إيران، في إقليم أذربيجان الشرقية اليوم. 3
4 ..1484/J.VIATOR.2.301508?utm_source=chatgpt.comhttps://www.brepolsonline.net/content/journals/10 
5 .Jalut?utm_source=chatgpt.com-Ayn-of-https://www.britannica.com/event/Battle 



 5 

 نقد الحتميّة السياسية والإيمانية: شبكة السنن وحدود التفسير

. فلو قرأنا  "الحتميّات"حجر الزاوية في نقد    يمكن تحويلها إلىهذه المقدمة التاريخية  
آب/   يصل إلى الشام أثر وفاة مُنْكُو خان الذي كان فيأن    م قبل١٢٦٠  في مطلعاللحظة  

م بعد عين جالوت  ١٢٦٠سبتمبر  أيلول/  م لقلنا: لا أفق. ولو قرأناها بعيون  ١٢٥٩أغسطس  
الموازين "لقلنا:   لا  "انقلبت  الموازين  أن  الواقع  تتشكّل من    "تنقلب".  بل  واحدة،  دفعةً 

اعتباراتُ وصراعُ خلفةٍ في المركز،  و  موتُ حاكمٍ بعيد،؛ كما في هذه الحالة:  تداخلت
التاريخ، إذن، ليس  وقرارٌ مملوكيّ بالمواجهة،  وتموين ومناخ،   تكتيكٌ ميدانيّ مناسب. 

تلقائية.    "غلبةً "تُخرج    "خوارزمية  وعدٍ"بمجموع الأرقام، ولا    "النتيجة"جدول  قوّةٍ يحسب  
والمستور،   المرئيّ  فيه  يتشابك  احتمالاتٍ  نسيجُ  هو  والعسكريّ  وإنما  السياسيّ 

لا يمكن إدخالُها في الحساب   " عناصر مفاجئة"والاقتصاديّ والدبلوماسيّ والنفسيّ، مع 
 سلفًا، ثم لا يمكن إنكار أثرها لاحقًا. 

إل تميلُ  الحتمية  هذه  السياسية.  الحتميّة  نقد  يبدأ  هنا  قراءة  من  القوى"ى   "موازين 
لكنها   النتيجة.  لإنتاج  تكفي  تحيطباعتبارها  لاسيماالعوامل  بجميع   بنيويًا  لن  غير    ، 

الفصول المناخية واضطرابات المركز،  وصراعات الميراث السياسيّ،    ، من قبيلالمنظورة
  أعطاب التموين، وإرهاق الجيوش الممتدة،  ووتأثيرها في الرعي والعلف وحركة الجند،  

،  مجاله الاحتمالي  حسابات التحالفات وتقلّبها. إدراج هذه العوامل يعيد إلى التحليل و
أفقًا ممكنًا. بوصفه  الترجيح  إلا  يبقى  ولا  التحليلي،  اليقين  ينهار وهم  وهذا    وحينئذ 

 6. "النموذج المغلق " يعصم العقل السياسيّ من الوقوع في غفلة 

. هذه  الإيمانية التي هي رغائبية في حقيقتها وعلى المقلب الآخر، يبدأ نقد الحتميّة  
النصوص منزلة   تُنزِل   ت نصُرُوا  إِن  آم نوا  الَّذين   أ يُّه ا   يا ﴿:  "القوانين الميكانيكية"الرغائبية 

﴾ح قًّا ع ل ينا ن صرُ الُمؤمِنين   و كان ﴿زمنية، و  "معادلة نتيجةوكأنها "تُقرأ    7؛ ﴾ي نصُركُم  اللَّه 
8 

كٌ مؤرّخٌ لصالح جماعةٍ محدّدة في وقتٍ محدّد. لكن منهج النص القرآني  تُعامل كأنها شي
 

6 .https://www.brepolsonline.net/content/journals/10.1484/J.VIATOR.2.301508?utm_source=chatgpt.com 
 7  آية محمد:سورة . 7
 47 آية الروم:سورة . 8



 6 

شبكة من الشروط والمقاصد والتكاليف والابتلءات،   بحياكته  نفسه يقاوم هذا الفهم
لا في مجرّد تفاصيل لحظةٍ واحدة. إذا أردت  درسًا فلسفيًا في    " المآل"وسُن نٌ تُقرأ في  

سلسلة ظواهر    المكونة من  در، فانظر إلى قصة يوسف نفي الميكانيكا عن القضاء والق
إلى   تؤدي  لا  ظاهرها  ال  "،النتيجة"في  وال  جبّ،الرمي في  بخس،    بثمن  بيعوالخطف، 

الخاتمة في توقيتٍ لا يملكه بشرٌ    (، بضع سنين)   نسجوال ،  الملفقة  تهمةوال تأتي  ثم 
تعجيلً ولا تأجيلً؛ فالتوقيت نفسه جزءٌ من شبكة الحكمة، لا ثغرة فيها. وكذلك في  

  في  ۝ي غلِبون   س   غ ل بِهِم  ب عدِ   مِن   و هُم  الأ رضِ   أ دن ى  في   ۝  الرّومُ   غُلِب تِ ﴿وعد الروم:  
فقد أكد القرآن أنّ أمر   9؛ ﴾الُمؤمِنون  ي فر حُ  و ي وم ئِذٍ ب عدُ  و مِن ق بلُ  مِن  الأ مرُ  لِلَّهِ  سِنين  بِضعِ 

بعد ومن  قبل  من  لله  لا النصر  بأزمنةٍ  مركّبةٍ  خطّةٍ  الأسباب في  تجري  أن  شاء  لكنه   ،
 . ولا يملك تعجيلها العقل البشرييقيسها 

وإذا أمعنّا النظر في سورتي يوسف والروم؛ برز عنصرٌ جوهريّ في نقد الحتميّات: الإشارة  
المقصودة إلى "بضع سنين". ليست هذه الإشارة تفصيلً عابرًا، بل تعليم قرآنيّ لطبيعة  
يأتي   ولا  الإنسان،  رغبة  وفق  معجًّل  يقع  لا  فالتغيير  الله؛  بسنن  يتعلّق  حين  الزمن 

هنا ليس رقمًا، بل حدّ فاصل    "البضع"كة الأسباب التي ينغرس فيها.  مقطوعًا عن شب
بين توقّع البشر وضبط القدر، بين الرغبة في استعجال النتيجة وبين مسار تكتمل فيه 

  غالِبٌ  و اللَّهُ ﴿  ﴾ب عدُ   و مِن  ق بلُ   مِن  الأ مرُ   لِلَّهِ ﴿عناصر لا نحيط بها. ولهذا يجيء التعقيب:  
نّ الإنسان لا يدرك سرّ التوقيت، ولا يملك أن  إأي    10؛﴾نَّ أ كث ر  النّاسِ لا ي عل مون و لكِ   أ مرِهِ   على 

ليس    ، هنا، أي فيما نحن بصدده، يطوي المسافة بين إرادته وتمام الحكمة. الزمن الإلهي 
ا يتقدّم بقدر خطو الإنسان، بل هو سياق تتراكم فيه أسبابٌ متشابكة، مستقيمًا  خطًّ 

التعجيل  تأجيلً بل معنى، ولا يكون  ي ظهر بعضها وي خفى أكثرها، فل يكون الإمهال 
إعادة تركيب هذه  استجابة لحدس البشر، بل انفتاحًا لطورٍ جديد حين يكتمل ما لا نعلم.  

لا  "توجيه المعنى"، وتحفظ له مقام  "ضمان السياسيال"الرؤية تخلّص الإيمان من وهم 
 . "حسم النتائج"

 
 4-2 الآيات  الروم:سورة  . 9

 21 آية  يوسف: سورة . 10



 7 

كل ما هو آتٍ قريب، "ويدعم هذا المعنى ما رُوي عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه:  
ألا إن البعيد ما ليس بآت، لا يعجّل اللهُ لع ج لةِ أحدٍ ولا ي خفّ لأمرِ الناس؛ ما شاء الله لا ما  

له أمرًا ويريد الناس أمرًا، ما شاء الله كان ولو كره الناس، لا مقرِّب  لما شاء الناس، يريد ال
هذا الأثر يمنح البصيرة    11. "باع د  اللهُ ولا مُبْعِد  لما قرَّب الله، ولا يكون شيء إلا بإذن الله

فالقرب والبعد ليسا قياسين بشريين، بل مقادير    ،تصورًا أعمق عن طبيعة التدبير الإلهي
نراه  تُحدّ  ما  استعجالنا.  أو  برغباتنا  تتبدل  يكون جاريً  "متأخرًا"دها حكمةٌ لا  ضمن    اقد 

 قد يكون أبعد ما يكون في ميزان الله.   "قريبًا " شبكة أسبابٍ لم تكتمل بعد، وما نراه 

إن التصورات الغيبية الميكانيكية، أو تلك التي تُضمر استحقاقًا على الله بنتيجةٍ زمنيةٍ  
ج غالبًا طمأنينةً زائفة منفصلة عن الواقع؛ إذ تغلق عينها عن تعقيد مخصوصة، تُنت

الأسباب وتوقيتاتها، وتتعامل مع الوعد كأنه صكٌّ مُسب ق. وحين تتأخّر النتائج أو تجري 
المقادير على غير المأمول، قد تنقلب الطمأنينةُ ذاتُها إلى سوءِ ظنٍّ بالله، وربما إلى  

لأنّ صورة التدخّل الإلهي كانت منذ البدء خاطئةً في بنائها.  رفضٍ ميتافيزيقيٍّ شامل،  
جداول   على  الإلهية  الحكمة  يُنزِل  ولا  بعينها،  بنتيجةٍ  ي عِد  لا  للغيب  الرشيد  الفهم 
توقيتنا؛ بل يُبقي الإيمان مُتنبِّهًا لحدوده، ويُحرِّر القلب من وهم الضمان، فل يركن إلى  

د العسر، إلى يأسٍ مُتعجِّلٍ يؤسِّس لقطيعةٍ معرفية  طمأنينةٍ مجانية، ولا ينجرف، عن
  اطم أ نَّ   خ يرٌ  أ صاب هُ   ف إِن  ح رفٍ  على   اللَّه   ي عبُدُ   م ن  النّاسِ   و مِن ﴿وأخلقية مع أصل الإيمان  

 12. ﴾الُمبينُ  الخُسرانُ  هُو  ذلِك  و الآخِر ة  الدُّنيا خ سِر    و جهِهِ  على   انق ل ب  فِتن ةٌ أ صاب تهُ  و إِن بِهِ 

التحليل  وهنا يظهر توتر ثالث يتصل بطبيعة تلقّي الخطاب نفسه؛ إذ كثيرًا ما يُساء فهم  
بعض المتدينين ضمن معيارٍ غير معياره، فيظنون أن كل تحليل    ما يقرؤه حين  السياسي
تعبويّة. هذا    هادئسياسي   إشارة  أو  تثبيتًا وجدانيًا  أو  غيبيًا  إسنادًا  يتضمن  أن  يجب 

التوقع يُنتج قراءةً مضطربة؛ فهو يحمِّل التحليل ما ليس من أدواته، ويضع الغيب في  
مقامٍ ليس مقامه. التحليل يعمل داخل حدود ما يمكن فحصه واستنباطه من الوقائع،  

أفق المعنى والحكمة. وإقحام أحد المقامين في الآخر  بينما النظر الإيماني يعمل داخل  
 

 . المعجم الكبير للطبراني. 11
 11 آية الحج:. سورة 12



 8 

يُنتج معرفة منقوصة: تحليلً يفتقد أدواته، وإيمانًا يُفرَّغ من عمقه حين يُختزل في  
مقام تفسير الواقع بأدواته، ومقام  )تفسيرات زمنية مباشرة. إنّ التمييز بين المقامين  

الله وسنن  الحكمة  لحماي   (تأمّل  لا  منهجية  لحماية  ضرورة  بل  الإيمان،  من  التحليل  ة 
 الإيمان نفسه من أن يتحول إلى خطاب يُفرض على الوقائع قبل اكتمال دلالاتها. 

 "المقاومة وظيفة": حفظ الإمكان في عالم قابل للانغلاق 

لتحقيق غلبةٍ دنيويةٍ    "وسيلةً". ليست المقاومة  " المقاومة وظيفة"ومن هنا تتولد فكرة  
تقويمٍ عاجل فحس بل  في  للوجود  "وظيفة "ب،  أخلقيٍّ  لتمدّد   ؛لحراسة شرطٍ  لولاها 

ل ف س د تِ الأ رضُ   بِب عضٍ  ب عض هُم  النّاس   اللَّهِ   د فعُ   و ل ولا﴿  الباطل حتى يطبق على العالم؛
 ،هذه ليست صيغة وعظ، بل توصيف لنظام العالم  13.﴾و لكِنَّ اللَّه  ذو ف ضلٍ على   العالم ين 

الظلم قابلٌ للرسوخ إن تُرك بل مدافعة، والحقّ لا يقوم بذاته دون فاعل بشريّ ينهض  ف
به، ولو لم ت عِد المدافعةُ بنتيجةٍ محددة. إنّ الامتناع التام عن المدافعة ليس حيادًا، بل  

حتى حين تُخطئ الحسابات    ،بالفعل   تسليم للباطل بشرعية الرسوخ. لذلك يصبح القيام
 شرطًا لمنع انغلق العالم في قبضةٍ واحدة.  ،أو تتعقّد النتائج

لا ينبغي أن يُفهم على نحوٍ يُضفي    ؛المقاومة بوصفها وظيفة  تأطيرومع ذلك، فإنّ  
ما يقفون في خط المواجهة  ، على معاناةِ شعبٍ  أو غيرهم ممن  غزّة  معنىً    ،كأهل 

مهم مجرّد ثمنٍ مقبولٍ لحفظ توازنٍ عالميّ أوسع. فالمقاومة ليست  تجريديًا يجعل آلا
تكليفًا تُحمّله فلسفة التاريخ لضيفٍ دائمٍ في جغرافيا واحدة، ولا تصنيفًا يُجزّئ البشر  

 . إنما هي توصيفٌ بنيويّ لطبيعة العالم"من يجني ثمارها"و  "من يقوم بالوظيفة"إلى  
 قابليةُ الحقّ للضمحلل إن لم يجد من يقيمه. قابليةُ الظلم للتمدد، و من حيث

كاملة   ذوات  بل  معادلة،  في  عناصر  ليسوا  والفقد  والموت  القصف  يواجهون  الذين 
أن ينقل تبعة العالم إلى أكتافهم.    ،لا نظريًا ولا أخلقيًا  ،وحقوق كاملة، ولا يملك أحدٌ

حوّل تضحيات الناس إلى مادة وظيفة المقاومة، بهذا المعنى، لا تُشرعن دوام الألم، ولا تُ 

 
 251  آية  البقرة:. سورة 13



 9 

البشر بقدرهم وسعتهم، وأن دور   الواجب موزّع على  في تفسير كونيّ، بل تُذكّر بأن 
المجتمعات والدول والعالم كلّه تخفيفُ الكلفة عن الذين يُضطرون إلى حمل النصيب 

نق جزءًا من  الوظيفة  يصبح مفهوم  لها. هنا  تحمّلهم  تبرير  لا  المواجهة،  د  الأكبر من 
الحتميّات، لا صيغةً تُخفّف من ثقل الدم والدمار، لأن الاعتراف بتركيب العالم لا يلغي  
حق البشر في الحياة الكريمة ولا يجوز أن يُعطّل الالتزام الأخلقي والسياسي بمساندة 

 المقهورين وتخفيف المعاناة عنهم. 

يسقط ولو خان الجمع    تُمار س هذه الوظيفة على مستويين متداخلين: تكليفٌ فرديٌّ لا
التاريخ غالبًا من ضميرٍ فرديٍّ يرفض   يبدأ  الطويلة  الفتور  الباطل؛ ففي فترات  أو غلب 

"و إِنَّ اللَّه  ن ظ ر  إِل ى أ هْلِ الأْ رْضِ، ف م ق ت هُمْ، ع ر ب هُمْ و ع ج م هُمْ، إِّلا  ب ق اي ا مِنْ أ هْلِ    الاستسلم
 ن فس ك   إِّلا  تُك لَّفُ   لا  اللَّهِ   س بيلِ   في  ف قاتِل﴿  14ب ع ثْتُك  لأِ بْت لِي ك  و أ بْت لِي  بِك "، الْكِت ابِ، و ق ال : إِنَّم ا  

  15. ﴾ ب أسًا و أ ش دُّ ت نكيلً  أ ش دُّ  و اللَّهُ   ك ف روا  الَّذين   ب أس   ي كُفَّ   أ ن  اللَّهُ   ع س ى  الُمؤمِنين   و ح رِّضِ 
وهنا تبرز النماذج القرآنية كرجلي سورتي القصص وياسين، اللذين جاء كل واحد منهما  
يسعى من أقصى المدنية. هذه أمثلةٌ على أن الضمير الفردي قد يكون رافعة  الإمكان  
حين ينغلق المجال العام. ليست العبرة بأن الفعل الفردي يُنتج النتيجة وحده، بل بأنه  

التاريخ مفتوحًا نحو تراكمٍ لاحق،  يمنع انغلق الإمكان   ثم يتراكم الفعلُ  ويُبقي مسار 
حتى يصير جهدًا جماعيًا ممتدًا: جيلٌ يُسلّم جيلً. بهذا فقط نفهم أن النصر ليس لقطةً 

إمكان العبادة وإمكان الكرامة،  وإمكان الحقّ،    ؛قصيرة بقدر ما هو حفظُ إمكان عبر الزمن
: فكم من أنبياء  قُتلوا ولم  " النصر والهزيمة"ة ضبط مفهوم  والاختيار. ويُعاد بهذه الرؤي

، وكم من نبي يأتي يوم القيامة وحده ولم يؤمن به أحد "عُرِض تْ  تكن رسالاتُهم فاشلةً
م ع هُ   و النَّبِيُّ  الرَّجُل نِ،  م ع هُ  و النَّبِيُّ  الرَّجُلُ،  م ع هُ  النَّبِيُّ  ي مُرُّ  ف ج ع ل   الأُْم مُ،  الرَّهْطُ،  ع ل يَّ 

أ ح دٌ" م ع هُ  ل يْس   عسكريًا  16،و النَّبِيُّ  تُنص ر  لم  مؤمنةٍ  جماعاتٍ  من  كالمؤمنين وكم   ،
الأخدود، نار  في  وجودها    المحرقين  شروط  للإنسانية  يحرس  الذي  هو  فعلُها  وظلّ 

 الأخلقيّة. 
 

 . حديث شريف، صحيح مسلم. 14
 84آية  النساء:سورة . 15
 . حديث شريف، منفق عليه. 16



 10 

لتجسّد هذا المنطق. لقد التقت فيها ثلثة عناصر:    ،بتفاصيلها   ،تعود بنا عين جالوت
( واقعةٌ غير محسوبة )وفاة منكُو وما ٢( قرارٌ بشريٌّ بالمواجهة مهما كانت الكلفة؛ )١)

( حسابٌ ميدانيّ ذكيّ )اختيار الأرض، ٣تبعها من أزمة خلفة وانكماش قوّةٍ ميدانيّة(؛ )
خّص بواحدٍ منها؛ فلو تعطّل القرار المملوكي  الالتفاف(. هذه العناصر لا تتلوالاستدراج،  و

نفع   لما  البعيدة  الواقعةُ  تحدث  لم  ولو  النصر،  إمكانية  تُنتج  أن  منكُو  لوفاة  كان  لم  ا 
رسالة   الرسمي في  الدبلوماسي  والتفسير  أمام كتلةٍ مغوليةٍ مكتملة.  التكتيك وحده 

لا   ،دّ المماليك ووعدِ القدسبما فيه من تبرير لانسحابٍ صيفيٍّ وطلبِ تنسيقٍ ض  ،م١٢٦٢
 أثر أزمة الخلفة، بل يكشف كيف تُدار الصورة الإمبراطورية في خطابٍ إلى أوروبا  "ينفي"

مزجُ دعوةٍ لتعاونٍ ضدّ القاهرة مع رطانةٍ تبشيريةٍ إمبراطوريةٍ رشيقة،    كما هو ظاهر من
القراءة  )سرديةٍ أكبر.    مما يوضّح أنّ صانعي القرار حاولوا تحويل الانسحاب إلى محطةٍ في

كله لهذا  كامبريدج–أميتائيوبوربونه،  وميفارت،    ،الأكاديمية  صورةً   ،برايس،  تمنحنا 
 17. (تُنقذنا من شهوة التفسير الواحد ؛مركبة

عين جالوت ليست نهاية قصة، بل مطلع فصلٍ  استفدنا أنّ  وإذا وسّعنا العدسة أكثر،  
امتدّ نحو ستة عقود، تخلّلته حروب وهدنٌ وتراشق    إلخاني–طويل من سجالٍ مملوكي

يحمينا من تحويلها    " بنيةٍ زمنيةٍ أطول"دبلوماسي وحملت متبادلة. وضعُ الواقعة في  
أن   ويذكّرنا  بذاتها،  مكتفيةٍ  أسطورةٍ  لا   "النتيجة"إلى  مسار،  التاريخ خطوةٌ ضمن  في 

   الإلخانية المتخصصة.–ةللتاريخ. وهذا ما تؤكده دراسات الحرب المملوكي "قفل "

 : إلى خلاصة نقد الحتميات بهذا نصل 

 أولًا: الحتمية السياسية

 
م هو دراسة بول ميفارت المنشورة في مجلة  1262أبريل    نيسان/  10إلى لويس التاسع بتاريخ  أوثق نشرٍ لنصّ رسالة هولاكو من مراغة  .  17

Viator  وبينّت ما فيها من مزيج  339، والتي قدّمت نصّ الرسالة اللاتيني من مخطوط فيينا رقم  260–245، الصفحات  1980، سنة  11، المجلد ،

افتتاحياتها وصيغها ذات الجذور السريانية. وقدّم باولو ج. بوربونه قراءةً لغوية لاحقة لهذه الصيغ    بين اللهجة المغولية التقليدية والطابع المسيحي في

 . 2015، سنة 61، العدد Studi Classici e Orientaliفي مجلة 

زمة الخلافة بعد وفاة منكُو  ولا سيما تعدّد العوامل التي أسهمت في الانسحاب المغولي من الشام، مثل أ  ، أما الإطار السياسي والعسكري الأوسع 

-Mongols and Mamluks: The Mamlukبرايس:  –فأشمل معالجته في كتاب رءوفين أميتائي   ، خان، وظروف التموين والمناخ، وتوازن القوى
Ilkhanid War, 1260–1281  الصادر عن ،Cambridge University Press    خانية  الإل–المغول والمماليك: الحرب المملوكية )،  1995سنة

وتداعيات  " The Cambridge History of Iran" وتستكمل فصول    . (1281– 1260 الإلخاني  الحكم  لبنية  العامة  الصورة  الخامس،  المجلد   ،

 الاضطراب في مركز الإمبراطورية. 



 11 

يُخطئ هذا المنظور حين يعامل موازين القوى كأنها معادلةٍ مغلقة، قادرةٍ بذاتها على  
إنتاج النتيجة، وكأن التاريخ يجري في مختبرٍ معزول لا يتسلل إليه عامل غير محسوب.  

التجربة التاريخية، ومنها مثال عين جالوت، تُظهر أن ما يبدو "ميزان قوة" مستقرًّا  إنّ  
ليس إلا واجهةً سطحية لبنيةٍ معقّدة تتفاعل فيها عوامل لا تظهر في لحظة التقدير  
مثل اضطراب مركز الحكم كما في أزمة خلفة منكُو، والتغيرات المناخية والتموينية 

 والإرهاق البنيوي للدول الممتدة، وتقلّبات التحالفات البعيدة.  التي تُثقل حركة الجيوش،

المسيحي   الخطاب  تخلط  التي  بلهجتها  التاسع،  لويس  إلى  هولاكو  رسالة  وتكشف 
قابلة   سياسيةٍ  لغةٍ  في  القرار  تأويل  يُعاد  كيف  العسكري،  التبرير  مع  الاسترضائي 

ا من  تُختزل شبكةٌ معقدة  بحيث  المخاط ب،  لدى  قابلة  للتسويق  سرديةٍ  لعوامل في 
السياسي" "التسييل  يمكن تسميته  ما  ليُس وَّق   للتداول. وهذا  الخطاب  )إعادة تشكيل 

 .، لا بوصفه كذبًا سياسيًا، بل بوصفه إعادة صناعة للصورة في فضاء التحالفاتتحالفيًا(

به، أمرًا مرجّحًا لا مقطوعًا  السياسية"  "النتيجة  الطبقات يجعل  إدراك هذه  ويفتح    إنّ 
التحليل على احتمالاتٍ أوسع من النموذج الحسابيّ المحض. ليست هذه دعوةً لإلغاء  
التحليل الماديّ، بل لإعادته إلى حجمه الطبيعي؛ بمعنى قراءة خطوات الفاعلين ضمن  

 .شبكة أسباب أكبر منهم، لا فوقهم 

 ثانيًا: الحتمية الإيمانية

قوانين ميكانيكية، تُسقِط الوعد الإلهي   ويقع الخلل هنا حين تُقرأ النصوص بوصفها
على واقعةٍ لم تكتمل، أو تُحمّل النص ما لم يُرِد أن يفصح عنه في لحظةٍ زمنية محددة. 
إنّ بنية السنن القرآنية ذاتها ترفض هذا الفهم؛ فهي لا تربط النتيجة بزمنٍ معلوم، ولا  

 .تجعل الإيمان ذاته صكّ ضمانة دنيوية

الإشا تأتي  يوسف وفي سورة ولذلك  "بضع سنين" في سورة  إلى  المتكررة  القرآنية  رة 
الروم؛ لا بوصفها رقمًا حسابيًّا، بل بوصفها تعليمًا في معنى الزمن: كيف يعمل القدر 
 من وراء ما يراه الناس، وكيف تجري الحكمة في توقيتٍ لا يملك البشر تعجيله أو تأجيله. 



 12 

جابة للترقّب البشري"، وتمنع تحوّل الإيمان إلى  هذه الرؤية تنفي عن القدر صفة "الاست
النتائج. فالسنن لا   الله، ثم إلى خيبةٍ م ر ضيّة حين تتأخر  زائف باستحقاقٍ على  يقينٍ 
تنقض الوعد، لكنها تمنع استغلله في بناء "طمأنينةٍ رغائبية" منفصلة عن الواقع، أو 

 أنتجها فهم خاطئ لطبيعة التدبير  "سوء ظنّ" لاحق عندما لا تأتي النتائج وفق توقّعاتٍ
 الإلهي. 

المقاومة بوصفها وظيفة لحراسة شرط ما بعد نقد الحتميات: تأسيس مفهوم  
 الإنسان، لا مشروعًا لإنتاج نتيجةٍ مضمونة 

يتكامل نقد الحتميتين السياسية والإيمانية مع إعادة تعريف موقع "المقاومة" نفسها  
الفعل البشري. فالمقاومة لا تُدر س بوصفها أداةً    في بنية التاريخ، وفي فهم وظيفة 

في   الحائر  السياسي  التحليل  يتصور  قد  كما  فحسب  النتيجة"،  "تحقيق  أدوات  من 
حساباته، ولا بوصفها "وسيلةً مضمونة الغلبة" كما يفترض الفهم الرغائبيّ الذي يجعل  

ين نعيد وضعها في  الإيمان تعاقدًا مع الغيب على زمنٍ محدد. إنما تتحدد قيمتها ح
مستواها الأعمق من جهة حماية إمكان الإنسان في عالم مهيأ بطبيعته لقبول تغوّل  

 .القوّة إن تُركت دون مدافعة

الباطل لا يستمدّ رسوخه من "قوة نظرية" بقدر ما يستمده من الفراغ، فحين ينسحب  
، لاسيما مع  أمام تغوّله  الفعل البشريّ، يتمدّد، لأن غياب من يقاومه يترك العالم منفتحًا

المادية  وإمكاناته  الأخلقية  المقاومةسيولته  تصبح  المعنى،  هذا  في  كانت    ،.  أيًّا 
عسكرية  أو  معرفية، أو  سياسية،    ؛صورتها أو  لحفظ    ؛اجتماعية،  العالم  "شرطًا  قابلية 
  بِالقِسطِ   النّاسُ   لِي قوم   و الميزان   الكِتاب   م ع هُمُ   و أ نز لنا  بِالب يِّناتِ   رُسُل نا  أ رس لنا  ل ق د﴿"  للعدل

لن ا الح ديد  فيهِ ب أسٌ ش ديدٌ و م نافِعُ لِلنّاسِ و لِي عل م  اللَّهُ م ن ي نصُرُهُ و رُسُل هُ بِالغ يبِ إِنَّ و أ نز 
جهد مستمر لمنع عن  لتحقيق العدل، بل    نحن لا نتحدث عن ضمان   18. ﴾اللَّه  ق وِيٌّ ع زيزٌ

 .الباب على ظلمٍ واحد يصبح غير قابل للتراجعإغلق 

 
 25آية  الحديد: سورة . 18



 13 

  ، فالنتيجة  ،بوصفها معيارًا وحيدًا للحكم  "النتيجة"ومن هنا تظهر خطورة القياس على  
. كثيرٌ  "الوظيفة"ليست معيارًا لتقويم    ،بما فيها من تداخل العوامل المرئية والمفاجئة
بجدو اها   تُقاس  لا  الإنساني  الفعل  أشكال  تمنع  من  أنّها  البنيوي:  بأثرها  بل  اللحظية، 

التاريخي ف أ حْس ن هُ    الانسداد  ب يْتًا  ب ن ى  ر جُلٍ  ك م ث لِ  ق بْلِي  مِنْ  الأْ نْبِي اءِ  و م ث ل   م ث لِي  "إِنَّ 
هُ و ي قُولُون : هَّل  و أ جْم ل هُ، إِّلا  م وْضِع  ل بِن ةٍ مِنْ ز اوِي ةٍ، ف ج ع ل  النَّاسُ ي طُوفُون  بِهِ و ي عْج بُون  ل 

فل    "حفظ الإمكان" حين نقول      19وُضِع تْ ه ذِهِ اللَّبِن ةُ؟ ق ال : ف أ ن ا اللَّبِن ةُ و أ ن ا خ اتِمُ النَّبِيِّين ". 
 .نعني تلطيفًا لغويًا، بل توصيفًا لجوهر الفعل الأخلقي والسياسي في التاريخ

الذين من  يجعل  لا  المفهوم  هذا  أن  أداة في    والأهمّ  المواجهة  في خطوط  يقفون 
مشروعٍ تجريديّ، ولا يصنع من آلامهم مادةً تفسيريةً تُهمل أشخاصهم وحقوقهم؛ بل  
وعدم  الكلفة،  وتخفيف  الأعباء،  توزيع  مسؤولية  والعالم  والدول  المجتمعات  يحمّل 

لّفة  تحميل أهل موقعٍ معيّن عبء  العالم وحده. الفكرة هنا ليست أن جماعةً بشرية مك 
يحتاج دائمًا إلى فعل بشري    ،بما هو نظامٌ تُحرّكه القوى  ،بإصلح الكون، بل أن الكون

 .متساندًاومتكاملً، ويمنع انغلقه على الظلم، وأن هذا الفعل ينبغي أن يكون موزّعًا، 

في مستوى فلسفي لا يضيق بأفق النتيجة   "المقاومة وظيفة" وبهذا يتأسس معنى  
الق مع  يتساهل  بل  ولا  ليست شعارًا  هنا  الوظيفة  للتاريخ.  أو  للغيب  الميكانيكية  راءة 

عالمٌ لا تنفذ فيه الإرادة الخيّرة إلا بالسعي، ولا يرتدّ فيه الظلم    ؛توصيف لطبيعة العالم
إلا بالفعل، ولا يتحقق فيه الشرط الإنسانيّ إلا بحراسة مستمرة لإمكان العدل، ولو لم 

مكت بنتيجةٍ  معركةٍ  كل  ثنائية  تُجب  تجاوز  يمكن  وحده  بهذا    (الهزيمة  النصر/)ملة. 
سيرورةٍ طويلة لا يضيع بوصفه  بوصفهما حكمين فوريين، إلى رؤيةٍ تتعامل مع التاريخ  

 فيها أثر الفعل مهما بدا محدودًا في لحظته. 

إقامة   التحليل والتخطيط؛ بل المقصود  أو تهميش  الحساب  تبرئة  وليس معنى ذلك 
التحليل السياسيّ يشتغل على قابل القياس ويعترف بحدوده،    " فيهامنهجية توأمةٍ  "

والإيمان يُنير المعنى ويعترف بمُواربة القدر، والمقاومة تُمار س بوصفها وظيفةً لا ي عد  
 

 . حديث شريف متفق عليه. 19



 14 

صاحبها العالم  بالفردوس الأرضيّ، بل يمنع تحوّل الأرض إلى جحيمٍ دائم تحت قبضة  
سياسيًا    "النتيجة المضمونة "وهم    ؛ا تفكيك الوهمين معًامشروعٍ أحاديّ. عندئذٍ يمكنن

كبيرة الأرقام  تبدو دقيقة  لأن  ووهم  أو  كل    " النتيجة المضمونة"،  دينيًا لأننا مؤمنون. 
الأول يستخفّ بالمفاجآت والصدف التاريخية وطبقات   ؛الوهمين يقود إلى قرارات عمياء

 صفقة توقيتية ويُسقط معنى الابتلء  القرار غير المرئية؛ والثاني يختزل الإيمان في 
 والصبر والتراكم والتأجيل. 

اختار المماليك القتال لا لأن النصر محتوم،   ؛وفي تفاصيل عين جالوت يعود درس الإرادة
التي    بل لأنّ  الرجعية  القراءة  الاستسلم هزيمة وجودية. هذا الضبط مهمّ؛ لأنه يمنع 

يةً مسبقًا لجميع الفاعلين. الحقيقة أن حكمة  تُحوِّل كل خطوة إلى حكمةٍ كانت مرئ
الاختيار تُفهم حين نضعها في سياق البدائل الواقعية، لا حين نراها بعد اكتمال الصورة.  
كذلك يمنع هذا الضبط القراءة  التمجيدية التي تصنع من الواقعة معجزةً تُبطل الأسباب؛ 

توقّع نمط  وتكتيك،  والرض،  الأ  اختيار وتعبئة،  كال  إذ لا معجزة هنا تُلغي التدبير البشري
حركة الخصم، وإرادة صمود لا ت عِد بنهايةٍ سعيدةٍ بل بشتلتِ إمكان. وما كان لوفاة منكُو  

 .يصنع خطته في الميدانأن تصنع فرصة لولا أن وُجد من 

يُنزّل على مساحاتٍ أخرى نُنزِّل هذا الميزان على عين جالوت، يمكن أن  في    .ومثلما 
خ الإسلمي وفي العالم، تتكاثر الأمثلة على وقائع مفاجئة غيّرت مساراتٍ كبرى؛  التاري

بعضها في بنية الطبيعة )مناخٌ، وباءٌ(، وبعضها في بنية السياسة )موتُ زعيم، انقسامُ  
مركز(. لا يعني ذلك أن التاريخ صدفة، بل يعني أنه مركّبٌ من عناصر  لا يستوعبها نموذجٌ  

حدة. بهذا المعنى، لا يضمن الحسابُ الماديُّ النتيجة، ومن الطبيعي  واحد في لحظةٍ وا
ومن  الزمنية،  الغلبة   الإيمانيُّ  الاعتقادُ  يحتّم  لا  كما  توقّعها؛  الحسبة في  تُخطئ  أن 

أو يُعاد توزيع نتائجه على أجيال. وبين هذين    يكون الوعد مؤجل النفاذالطبيعي أن  
نعترف بحدود القياس والتحليل، ونعترف    ؛والروحيّ   القطبين يلزمنا التواضعُ المعرفيّ 

 بحدود التعيين على القدر.



 15 

في سجن    "بضع سنين"في الروم، وإلى    "بضع سنين "هنا تصبح الإشارات القرآنية إلى  
التاريخي  الحسّ  لتربية  أداةً  أنّ    يوسف،  نفهم  يُقاس  لكي  مستقيمًا  خطًّا  ليس  الزمن 

باليوم والأسبوع وفق رغباتنا، بل شبكةُ تهيئةٍ تُنسج فيها عناصر كثيرة قبل أن تُفتح  
البوابة. ليس تأخُّر الغلبة نفيًا للوعد، بل تأديب لوعينا كي لا نحاكم القدر بأهوائنا. هذا  

 ي صون الإيمان من الرغائبية، ويُصلِح السياسة من الغرور. 

في موقعها الصحيح: وظيفةٌ لإبقاء الباب   "المقاومة"لكي يكتمل البناء، نُعيد وضع  و
مفتوحًا. لا أحد يستحق على الله نتيجةً زمنيةً محددة؛ الواجب أن نؤدّي ما علينا، وأن 

﴾شُه داء   مِنكُم  و ي تَّخِذ  ﴿  نُبقي في العالم إمكانًا للعدل. في ضوء ذلك تُفهم الشهادة
20  :

ليست خسارةً بل ذروة تأدية الوظيفة؛ لا بوصفٍ دوغمائيّ بل بوصفٍ للصلة بين    بأنّها
 إِّلا  تُك لَّفُ  لا﴿ الفعل والمعنى في أفقٍ يتجاوز قيود اللحظة. وتُفهم أيضًا مسؤولية الفرد

لا تُحوِّل العمل إلى انعزال، لكنها تمنع سقوطه بحجّة غياب الإجماع. ومن الفرد  :  ﴾ن فس ك 
راكم الجهد إلى جماعة، ومن الجماعة إلى أمة، ومن الأمة إلى إنسانيةٍ أوسع، لأن ترك  يت

الاستعماري بعينها  –المشروع  جغرافيا  سحق  يعني  لا  مقاومة  بل  يتمدّد  الهيمني 
 فحسب، بل إغلق إمكان الإنسان في غيرها كذلك.

إذن الدرس  يكتمل  ا  أنّ   خلصةُ  ولا  أسبابه،  بل  يُفهم  لا  وأنّ  بل معناهلتاريخ  التحليل  ، 
المتوقع لغير  ويتّسع  بحدوده  يعترف  الرصين  وأنّ  السياسيّ  ال،  يعترف    واعيالإيمان 

مغلقة زمنيةٍ  معادلةٍ  إلى  الوعد  تحويل  ويرفض  القدر  وأنّ  بمُوار بة  تُؤدَّى  ،  المقاومة 
 بوصفها وظيفةً تحرس الإمكان، لا بوصفها صكًّا بنتيجة. 

 وتواضع الروح خاتمة: بين تواضع العقل

بسلسلة عللها المادية والمفاجئة والدبلوماسية،  ،  وعند هذا الميزان، تغدو عينُ جالوت
وما ترتّب عليها، برسالة هولاكو إلى لويس وإغرائها بتحالفٍ    بوفاة منكُو في دياويُوتشنغ

نموذجًا صارخًا    ،ووعدِ القدس، بقرار المماليك وإرادتهم للقتال وتكتيكهم في الميدان

 
 140  آية آل عمران:سورة . 20



 16 

مزدوج تواضعٍ  على  يُجبرنا  وكيف  الحتميّات،  عقد  التاريخُ  ي فضُّ  فيه    ،لكيف  يتواضع 
أمام حكمةٍ وتوقيتٍ  فيه الروح    تواضعتو،  العقل أمام ما يستعصي على حساباته سلفًا 

لا نملك تعجيلهما. هذه القراءة لا تُمجّد المصادفة ولا تُبطل الإعداد؛ إنها تقيم المصادفة  
البشر، وسعيُ    تقول  والإعداد معًا في معادلةٍ واحدة القدر لا تُقطع إلا بسعي  مفاوزُ 

كة العناصر. عندئذٍ فقط نفهم  البشر لا يُثمر إلا في توقيتٍ يفتحه الله حين تكتمل شب
، وأن وظيفة  التاريخ نفسِه أن يظلّ قابلً للعدل وألا يُقفل على  " ةالمقاومة وظيف"أنّ  

 ظلمٍ واحد. 

 


